# 行为艺术有没有美学? (中)

Is there Aesthetics in Action Art (II)

高干惠 Gao Qianhui







## 4. 行为, 作为一种绘画表现

行为作为一种绘画性的表现形式,可以抽象表现主义之后的行动绘画为例。其概念多是把自己当画布或画笔。而在精神状态上,东方的书法和书道行为可视为一种前提。<sup>3</sup>

1952年,罗森伯格(Harold rosenberg)在纽约《艺术新闻》发表了有关美国行动艺术家一文,"行动艺术"(Action Painting)因而成为诠释这些艺术家创作精神的重要名词。罗森伯格强调这些行动艺术家的特质是,他们把画布当作身体行动的活动场所,所以画布不再是一个单纯的"表现"之地,而是一桩"事件"的场域。艺术家在此"表现"的想象力,实则是一种"张力"的蕴酿。画布上的痕迹,来自艺术家即兴时刻的行动,也是姿态语言所留下的痕迹,这些姿态语言不仅来自艺术家的艺术世界,同时也是他们生活的一部分,换言之,是一种精神心理的诗意状态。

面对书道抽象表现,英国评论家李德(Herbert Read)在《形像与观念》一书,则将西方这类书法表现或抽象表现艺术定位于"自我的未拓领域",他反对用神秘学来看待此类艺术,而是在"不仅为一种疾行草书的力量运作"之外,应、具有一种介入普遍

意识的创作能量之开发。换言之,这些具个人风格的抽象绘画行动,也是一种"签名式的涂绘"行为。

这种以"意象"境界为"抽象"艺术之依归的说法,其实与东方禅学书画的生产过程,颇为接近。由书道解放而变成一种前卫性的艺术运动,当属1950年代中期的日本前卫艺术运动。这支由书法、书道、日常性、仪式性行为而出现的艺术派别,包括"具体派"(Gutai Group),以及1960年代的社会主义运动艺术组织"零度社会"(Zero Society)。

在"行动绘画"上,世人还是多以美国的波洛克(Jackson Pollock,1912—1956)为代表。其线性作品不是来自东方书道,但却一样是一种身心合一的仪式。"波洛克于1938至1942年间为"联邦艺术计画部"工作,于1940年代中期,他从美国印地安人的沙画获得灵感,而走出早期图腾式的填充画法,进入"以腰部"带动作的新韵律表现。其飞舞的挥洒、摔滴、涂抹,与超现实主义的自动技法和印地安人原始宗教仪式都有渊源。然而,他把画面视为一种环境空间,用颜色、流动、静止、密度、线条作为祭典元素,在音乐与舞蹈的行动仪式之下完成作品,这种创作状态亦与东方书

道的表现仪式,形成了对话。

至于出生于法国尼斯的约伊夫·克来恩(Yves Klein,1928—1962),其创作的精神性,与身体力行的演出不无关系。其间,1960年极有名的行动作品,便是在古典音乐下以裸女当笔刷,在地面上拓出蓝色女体的痕迹。在表现形式上,此已属于战后总体艺术"福鲁萨克斯式"(Fluxus)的行为演出。

### 5. 行为,作为一种社会雕塑

在二战后的1960年代,"福鲁萨克斯/新浪潮"(Fluxus)为行为艺术提供了跨领域的介入范围。在此脉络中,又发展出行动艺术Action Art)、偶发艺术(Happening)、新达达(Neo-Dadaists)、身体艺术(Body Art)、激浪艺术(Fluxus)、动作诗歌(Action Poetry)、互动媒体(Inter-media)、现场艺术(Live Art)等脉络与专词。

行为艺术作为一种社会雕塑,可溯自布莱希特的史诗剧场,而 布莱希特的史诗剧场又源于"表现主义",但在形式上并不具宗教 式的仪式。把行为艺术提升到一种巫师与社会雕塑理念的创作者,

- #1 天上的蛋糕和青涩花 Heavenly Cakes and Sentimental Flowers Brian Gothong Tan 2003
- #2 新女性主义精神分析 A Psychoanalytical Neo-Feminist 16毫米电影 16mm Film Brian Gothong Tan 2004
- #3 看不见的儿童之神秘书 Brian Gothong Tan 2005

乃是德国艺术家波伊斯 ( Joseph Beuys, 1921-1986 ) 。

波伊斯与当时的前卫艺术团体"新浪潮"(Fluxus)合作,其行为艺术在仪式性的庄严中亦具嘲讽性。1965年,他的《如何对已死的野兔解释图画》(How to Explain Pictures to a Dead Hare),是在头上淋上蜂蜜,并且贴上金片,一脚穿上毛毯,另一脚则上了脚镣。他抱着已死的兔子在一家画廊里走上两小时,对这只兔子解说挂在墙上的图。波伊斯的作品多选择油脂、毛毯、血、蜂蜜、泥土、动物尸体等材质。他1940年自愿从军,1945年曾被英军逮捕并入狱数月后才回乡。在战争时期,他因坠机受伤,曾靠毛毯和在身上涂厚厚的一层脂肪油,才保住性命。因此,他对于材质的神秘性特别感兴趣,认为它们具有巫医般的生命疗效。

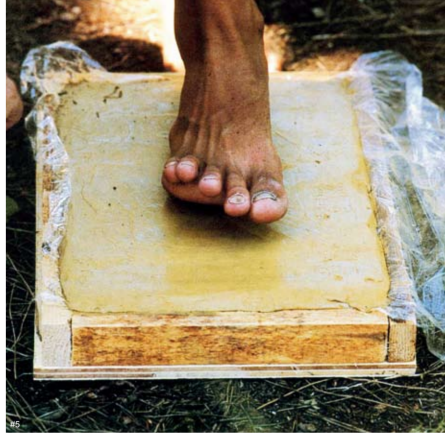
 $_{
m 2}$ 











1-5 行为艺术中的身体美学

1960年代,杜塞道夫为德国当代艺术的重镇,波伊斯成为活跃于其中的一员,这批Fluxus group的艺术家,其创作兼融了文学、音乐、剧场、视觉艺术与日常生活,多将表演、声音、观念等形式融合于创作之中。波伊斯称之为"行动"(aktion),认为这将扩张艺术在社会中可扮演的元素和角色。1972年,因与学校理念不合,他以辞职行动表示抗议,开始透过讲学、表演与展览,宣扬他的艺术观念。而至1970年代中期,在艺术和社会的关系上,行为艺术已成为一支重要的介入形式。

波伊斯的"七干棵橡树计划",无疑是艺术介入社区的一项经典行动,引发许多艺术家的植树行为。七干棵橡树计画,是1982年波依斯(Joseph Beuys)在德国卡赛尔文件展的一项进行方案(On-going Project)。他在美术馆前,放置一堆树苗及做为座标的玄武岩堆,等待被群众认养,每认养一棵树,玄武岩亦被搬走。至1987年的文件展,被认养的橡树苗己近两万棵。此艺术行为,不仅是艺术观念和形式上的某种突破,并且是一种社会运动的操作。它引发艺术和其他生态环境者,都市景观设计者,以及社区群体一起创作的行为。

因为关连到人类的整体,包括地方历史、地理、文化、生态、教育、城乡计划等领域,这种合作方案遂被称为社会雕塑(Plastische)的一种类型代表。除了"种树",许多介入公共方案的艺术家,纷纷设计出不同的身体行为或社群活动,带动居民进行方案,透过纪录和统计,提出"艺术成果"。当"社会运动"变成艺术家在美术馆或展览场所上的"个人作品展",其社会雕塑意义亦被曲扭了。因为,在"社会运动"的概念里,艺术家的个人身份是应该消弭的。

### 6. 行为,作为一种生活意义

属于"经验即艺术"的行为艺术,都需要公开演出,或是将演出公开于世。创作者呈现作品的方式,往往要提供或制造出一桩事件。透过事件,引发媒体注意,进而获得艺术界的讨论,认证。

偶发艺术家艾伦·卡布罗(Allan Kaprow)从社会意义出发, 认为这种"非艺术"(Un-Artist)的实验性训练,在感知、知识 和意义上,应有其阶段的演练。他归纳了五种传播的模型,作为方 法论。它们分别是:情境(Situation)、操作(Operation)、结 构(Sturcutre)、回馈(Feedback)、学习(Learning)。在此规划下,此类型艺术家也能架构出尺度标准,即便是偶发的行为艺术,背后的操作也是结构化的。

如果波伊斯把行为艺术视为一种社会改革或生命炼金术的肢体工具,艾伦·卡布罗(Allan Kaprow,1927—2006)的偶发艺术(Happening),和有关艺术与生活模糊界线的论述提出,则为行为艺术家开启了日常性的大门。同样是打破艺术和生活的疆域,卡布罗的"非艺术家的教育",不在于改变社会,而是改变艺术家对于艺术家的概念。在表演者和观看者之间,行为和互动的关系,成为彼此刺激的重点。而其扩张出的一种行为类型,便是挑战自己和挑衅他人。

卡布罗的"偶发艺术"和"非艺术家的教育",延展自战后抽象表现的随机性和普普艺术的生活化。而属于卡布罗式的行为创作者,往往是用一些改变人们日常认知的行为,以惊愕改变人们一些约定俗成的看法。而这种行为表现,被一些追求新闻效果的创作者

使用时,便衍生出许多创意性的行为或行动,但在日常生活意义上并无多大的影响。(待继)

#### 注释:

- 3. 有关书写、书法、书道的行为,曾发表于2012年三月第六届深圳水墨论坛的演讲,后重新整理,编入个人所著《亚洲当代艺术专题研究》第二章第二讲〈远东书道中的福鲁克萨斯〉
- 4. 波洛克的艺术之诗性非来自禅诗,而是接近美国诗人惠特曼(Walt Whitman,1819-1892)。战后美国抽象艺术家的音乐性和运动性之发展,或与1945年纽约引进康丁斯基回顾展的展览模式有关。当时,策展单位在展览里衬以肖邦、巴哈等人的音乐,衬托出康丁斯基作品的音乐性,使美国对以抽象表现形式响应了具景观性与形而上精神的浪漫主义。1947年的《满五噚》(Full fathom Five)为其最为人知晓的滴流之作。



044